*Лаврикова Н.И.,*

*Поздняков А.В.,*

*Трепалин А. В.*

*сотрудники Академии ФСО России*

**Закономерности исторического развития религий**

# Введение

Религия является одной из самых значимых и сложных составляющих человеческой культуры, играя ключевую роль в формировании мировоззрения, моральных норм и социальных структур. Введение в изучение закономерностей исторического развития религий позволяет глубже понять, как и почему возникают различные религиозные системы, как они эволюционируют и взаимодействуют друг с другом на протяжении веков. Актуальность данной работы обусловлена не только историческим интересом, но и необходимостью осознания влияния религии на современное общество, где религиозные убеждения продолжают оказывать значительное воздействие на социальные, политические и культурные процессы.

В рамках данной работы будет рассмотрено несколько ключевых аспектов, связанных с развитием религий. Первым пунктом станет введение в проблему развития религий, где будет обозначена важность изучения религиозных верований как неотъемлемой части человеческой истории. Далее будет проанализировано происхождение религиозных верований, что позволит понять, как первобытные представления о мире и сверхъестественном трансформировались в более сложные и систематизированные религиозные учения.

Следующим важным этапом станет исследование перехода от политеизма к монотеизму, который стал одним из наиболее значительных изменений в религиозной практике. Этот переход не только изменил представления о божественном, но и оказал влияние на социальные структуры и культурные традиции. Важным аспектом работы станет анализ изменений в религиозных системах в античности, когда философские идеи начали оказывать значительное влияние на религиозные учения, что привело к возникновению новых форм духовности и понимания божественного.

Также будет рассмотрено взаимодействие различных религий, что позволит выявить закономерности их сосуществования и взаимовлияния. В условиях глобализации и миграции населения современные религиозные движения становятся все более актуальными, и их анализ поможет понять, как они влияют на социальные процессы и формируют новые идентичности.

Заключение работы подведет итоги исследования, выделив основные выводы о закономерностях исторического развития религий. Это позволит не только систематизировать полученные знания, но и предложить новые перспективы для дальнейшего изучения данной темы. Таким образом, работа направлена на углубленное понимание сущности религии, ее центральных идей и психологических основ, что является важным аспектом в контексте исторических тенденций развития религиозных учений.

# Введение в проблему развития религий

Развитие религий представляет собой сложный и многогранный процесс, который невозможно рассматривать в отрыве от исторического контекста, культурных особенностей и социальных изменений. Религия как явление всегда была активно связана с окружающим миром, отражая не только внутренний мир человека, но и его отношения с обществом и природой. Проблема изменения религиозных учений и их адаптации к новым условиям сохраняется на протяжении всей истории человечества.

Каждая религия приходит на арену не в чистом виде. Она возникает под влиянием предшествующих верований и традиций, впитывая в себя элементы других культов и философий. Процесс такой взаимопроникаемости можно наблюдать на разных исторических этапах, когда религиозные идеи подвержены как внутренним трансформациям, так и внешним влияниям. Адаптация к социальным, экономическим и культурным изменениям становится одним из ключевых факторов в эволюции религиозных учений.

Важным аспектом является и то, как Religion как социальный институт отвечает на вызовы времени. Например, переход от племенных верований к более организованным системам с централизованным руководством свидетельствует о стремлении сообществ к большему единству и гармонии. Примеры этого можно увидеть в переходе к монотеистическим концепциям, где акцент на едином боге символизировал не только культурную, но и политическую централизацию.

С течением времени религии также подвергаются критике и reinterpretation через призму новых знаний и открытий, что делает их более гибкими и подвижными в контексте изменения социокультурной среды. Философские учения, появлявшиеся на разных этапах, оказывают значительное влияние на развитие религиозной мысли, предлагая новые способы объяснения мира и своего места в нем. Это взаимодействие духовного и рационального начинает формировать новые подходы к пониманию божественного и человеческого.

Кроме того, важно учитывать, как религии взаимодействуют друг с другом. Контакт между различными религиозными системами может вести к диалогу, обмену идеями и даже к синкретизму, когда элементы разных верований переплетаются, создавая новые формы вероучений. Эти процессы формируют твердую базу для дальнейшего развития, усложняя его, но одновременно обогащая.

Наконец, с ростом глобализации и изменениями в общественной жизни современными странами наблюдается появление новых религиозных движений. Эти движения часто направлены против традиционных форм религии, предлагая альтернативные подходы к духовности и морали. Появление новых культивируемых идеалов и концепций подчеркивает динамичность религиозной сферы, которая всегда стремится к поиску актуальных ответов на прежние и новые вопросы.

Таким образом, проблема развития религий можно рассматривать как сложный многоуровневый процесс, в котором исторические, культурные, социальные и философские аспекты тесно взаимосвязаны, формируя уникальную мозаичную картину религиозного разнообразия.

# Происхождение религиозных верований

Начало формирования религиозных верований можно проследить в контексте ранних человеческих обществ, где миропонимание было тесно связано с природой и окружающей средой. Культ природы и антропоморфные представления о высших силах возникали из стремления объяснить необычные природные явления. Племена создавали мифы, в которых отразились их представления о мире, жизни и смерти.

Авторы различных теорий объясняют происхождение религии по-разному: одни акцентируют внимание на социальной функции верований, другие — на психоаналитическом аспекте. Исходя из антропологических данных, религия может быть понята как механизм, способствующий сплочению сообщества. С помощью ритуалов и обрядов группы человека выражали свою идентичность, упрочняли связи между членами племени, а также создавали моральные нормы и ценности.

Ранние религиозные практики, такие как тотемизм и анимизм, реализовывали концепцию священного, закладывая основы для более сложных верований. Сочетание коллективного сознания и потребности в понимании своего места в мире привело к возникновению идей о сверхъестественном. С течением времени, по мере развития технологий и усложнения социальных структур, высвобождались новые аспекты религиозности.

Первые организованные религии стали возникать в условиях сложных цивилизаций. Они предлагали системы верований, более строгие и относительно формализованные, чем древние ритуалы. С возникновением централизованных властей и государственных образований велись попытки учреждать религию, которая послужила бы легитимацией власти и объединению подданных. В этом контексте возникали и развивались первые храмы, святилища и жреческие касты, что добавляло новой сложности в религиозную природу.

Проникновение философии в религиозные учения было начальным этапом, который вел к дальнейшему развитию представлений о сущности и природе божественного. На заре философии мыслители начали осмысливать общие принципы, лежащие в основе различных религиозных традиций. Появление метафизических, этических и социологических вопросов стало опорой для трансформации старых представлений о божественном и человечестве.

Процесс синкретизма, то есть смешения различных верований, также являет собой закономерность в истории религий. При контакте разных культур происходила адаптация и интеграция элементов разных систем верований, что в свою очередь позволяло создавать новые формы духовности. Таким образом, история религий представляет собой динамичную многослойную ткань, в которой ветви одного вероучения могут переплетаться с другим, создавая уникальные религиозные контексты.

Сложное взаимодействие между социальными, культурными и историческими процессами создало богатую палитру религиозных верований на протяжении веков. Эволюция религиозности продолжается в наше время, что свидетельствует о том, что поиск высшего смысла и уживчивость различных традиций остаются актуальными как для отдельных личностей, так и для целых народов. Религия продолжает быть объектом изучения и обсуждений, демонстрируя свою гибкость и способность к адаптации.

# Переход от политеизма к монотеизму

В истории человечества переход от политеизма к монотеизму обозначает важный переломный момент, отмеченный изменением в сознании людей и их восприятии божественного. Политеизм, подразумевающий наличие множества богов, каждый из которых отвечает за различные аспекты жизни, отражал сложную природу отношений человека и природу. В таких религиозных системах боги имели конкретные характеристики, зачастую действуя как проекции человеческих черт и эмоций, что позволяло людям проще взаимодействовать с ним.

С переходом к монотеизму происходит не просто замена множества божеств одним, но и изменение самой концепции божественного. Монотеизм представляет собой более абстрактное восприятие, где Бог является единственным, всеведущим и всесильным существом, охватывающим всё сущее. Этот сдвиг привел к более глубоким философским размышлениям о месте человека в мире и его отношении к высшим силам.

Наиболее яркими примерами перехода к монотеизму служат древнееврейская и раннехристианская традиции. В этих верованиях акцент смещается на идею единственного Бога, который взаимодействует с человечеством в контексте завета и благодати. Такой подход не только упрощал представление божественного, но и утверждал личные отношения между верующими и Богом, что не имело аналогов в политеистических системах.

Неуклонный рост влияния монотеистических религий, таких как иудаизм, христианство и ислам, также говорит о необходимости создания единой системы моральных и этических норм, что в свою очередь отражает стремление к социальной сплоченности и политической стабильности. Эти религии не только противостояли политеистическим верованиям, но и стремились установить порядок во многообразии существующих культов и ритуалов.

Большое значение в процессе перехода имела роль исторических обстоятельств, включая войны, миграции и изменение политических режимов. Монотеистические учения зачастую становились инструментом для легитимации власти, символизируя единство народа под божественным предводительством. Это явление наблюдается на примере Римской империи и ее отношения к христианству, когда новая вера стала не только духовной, но и политической силой.

С развитием монотеизма происходит и рождение новых философских концепций, шаг за шагом переосмысляющих старые идеи о божественном. Появление монотеистических учений изменило не только религиозный, но и культурный ландшафт, освободив место для новых идей, таких как концепция личной ответственности, кармы и духовного роста.

Таким образом, смена политеистических систем на монотеистические не была лишь феноменом религиозного характера, а стала важным этапом в формировании мировоззрения, социальных структур и философской мысли. Этот процесс комплексен и многогранен, сопряжен с уникальным синтезом культур, ценностей и идеалов, которые продолжают определять общественную жизнь и по сей день.

# Античность и изменения в религиозных системах

Античность стала важным этапом в эволюции религиозных представлений и практик. В первые годы Зарождения античной культуры, многочисленные политеистические системы обширно использовались для объяснения природных явлений и социальных отношений. Боги вели себя, как люди, наделенные страстями, слабостями и внутренними конфликтами. Эти черты позволяли людям идентифицировать себя с божественным началом.

С переходом к классической эпохе на архитектуру религиозного мышления начали оказывать влияние философские идеи, что привело к возникновению новых учений. Сократ и Платон, например, систематизировали знания о божественности, настаивая на существовании высшего единого начала. Эта идея стала отправной точкой для последующего развития монотеизма. В то же время, в культуре той эпохи философы, обращались к вопросам добродетели, смысла жизни и пути к познанию. Дебаты о природе божественного проходили не только в кружках интеллектуалов, но и на площадях, в школах и в тренажёрных залах, что способствовало широкому распространению идей.

Помимо философии, важное значение имели ритуалы и обряды, которые постоянно трансформировались в ответ на изменяющиеся социальные условия. Эти практики укрепляли коллективную идентичность сообществ и обеспечивали единое пространство для духовного взаимодействия. В этот период возникали религиозные интерпретации, которые нередко противоречили друг другу, порождая как конфликты, так и синкретические божества, объединившие в себе черты различных верований.

С распространением греческой культуры и расширением торговых путей, культурные и религиозные элементы разных народов смешивались. Например, в Римской империи политеизм сменился почитанием местных богов и позднее, по мере христианизации, монотеистическими практиками. Христианство, в свою очередь, сочетало в себе элементы как еврейской, так и греческой традиции, переняв обычаи и символику для восприятия широкой аудитории.

Параллельно с этим возникновение новых религиозных движений и культов, таких как культ Митры и митраизм, стало отражением особых исторических контекстов. Эти учения часто привлекали внимание простого народа, предоставляя ему не только оберег от различных опасностей, но и надежду на загробную жизнь. Это привело к быстрому распространению определенных форм религиозной практики, которые пересекали границы и культурные барьеры.

К концу античности, зафиксированные изменения в религиозных системах указывают на серьезные трансформации. Высокая степень взаимопроникновения и синкретизма в религиях создавала предпосылки для будущих религиозных конфликтов и совместных подходов. Условия, в которых формировались новые идеи, закономерно подготовили почву для следующих этапов развития религиозного сознания, отмеченных как кризисами, так и универсальными поисками истины.

**Влияние философии на религиозные учения**

Философия и религия представляют собой две важнейшие сферы человеческой мысли, которые часто пересекаются и влияют друг на друга. На протяжении истории философские идеи служили как основой для формирования религиозных учений, так и средством их критического осмысления. Понимание этих взаимосвязей позволяет глубже осознать внутренние процессы изменений в религиозных системах.

Древнегреческая философия, в частности, стала основой для более поздних религиозных размышлений. Учения Платона о мире идей, например, оказали влияние на христианское учение о Боге как о высшей реальности, в которой различные аспекты бытия находятся в идеальной гармонии. Платонизм не только обогатил христианскую мысль, но и стал точкой отсчета для последующих философских традиций.

С другой стороны, философы стоической школы занимались вопросами морали и этики, которые нашли свое отражение в различных религиозных текстах. Учение о внутреннем мире, самодостаточности и самоконтроле resonated with раннехристианскими принципами о добродетели и морали. Таким образом, стоицизм стал важной составной частью формирования этических основ раннего христианства.

В средние века схоластика, основанная на работах Аристотеля и других античных философов, сыграла значительную роль в развитии христианской догматики. Фома Аквинский, применяя аристотелевскую логику, стремился гармонизировать веру и разум, открывая новые горизонты для философского и религиозного диалога. Такой подход способствовал тому, что христианство стало более систематизированным и логически обоснованным.

В эпоху Ренессанса произошел бум интереса к античной философии, что также отразилось на религиозных взглядах. Философы того времени активно обсуждали вопросы индивидуального и общественного счастья, создавая контекст для новых религиозных движений и реформ. Реформация, в свою очередь, была отчасти спровоцирована философскими размышлениями о свободе воли и личной ответственности перед Богом.

Современные философские течения, такие как экзистенциализм и феноменология, также влияют на расчленение и переосмысление традиционных религиозных учений. Экзистенциалисты, акцентируя внимание на личном опыте и субъективности, ставят под сомнение универсальные истины, что открывает пространство для различных интерпретаций религиозных догматов.

Такое взаимодействие философии и религии демонстрирует, что изменения в одном поле неизбежно отражаются на другом. История показывает, что философия может служить как двигателем реформы и прогресса в религии, так и временем для пересмотра и критического анализа установленных традиций. Такой постоянный диалог между этими сферами способствует углубленному пониманию как индивидуумом, так и обществом в целом их верований и философских убеждений.

Выявление этих закономерностей в их взаимодействии позволяет не только лучше осознать историческое развитие религий, но и помогает найти ответы на актуальные вопросы, стоящие перед человечеством в наши дни.

# Взаимодействие различных религий

Разнообразие религиозных систем и верований на протяжении истории человечества зачастую служило источником для культурного обмена и взаимодействия. Религии, развиваясь в различных географических и культурных контекстах, нередко устремлялись к взаимодействию, как на уровне идей, так и на уровне практики. Это взаимодействие не всегда носило мирный характер. Конфликты между последователями различных верований, основанные на непримиримости догматов и ритуалов, посвящены множеству исторических событий. Однако соперничество нередко сосуществовало с синкретизмом, когда элементы одной религии проникают в другую.

На Востоке традиционные религии, такие как индуизм и буддизм, оказались под влиянием друг друга. Например, буддийская концепция пустоты и временности частично отразила индийские философские учения, основанные на идеях о дхарме и карме. В итоге возникновение новых направлений внутри этих традиций произошло на основе взаимного обмена идеями и практиками, что способствовало их развитию и адаптации в условиях изменяющихся социокультурных реалий.

Западные религии также подвержены влиянию друг друга. Христианство, возникшее на иудейской основе, вобрало в себя элементы эллинизма и римской культуры, что позволило ему адаптироваться к широкой аудитории. Ислам, формировавшись в традициях арабского общества, впитал в себя элементы иудейской и христианской традиций. Эта сложная сеть связей между религиозными системами создаёт уникальные условия для возникновения новых форм духовности, что во многом предопределяет их дальнейшую судьбу.

Синкретизм как результат взаимодействия религий проявляется весьма ярко в различных культурных и социальных контекстах, перерабатывая догмы и обряды. Примером служат множество направлений и течений, которые возникли на стыке различных верований, таких как креольские религии в Латинской Америке, где вместе с католицизмом обрели новое звучание африканские религиозные практики. В таком синкретическом контексте происходит не только формирование новых культов, но также и пересмысление уже сложившихся традиций.

Колониальные и постколониальные процессы борьбы за идентичность привели к активному диалогу между разными религиозными системами. На фоне миграций и культурной глобализации наблюдается рост интереса к эклектичным формам верований, которые способны объединять элементы различных традиций. Это создает новое пространство для диалога, где разные faiths могут находить точки соприкосновения, что в свою очередь вносит изменения в традиционные представления о религии.

В последние десятилетия, с учетом социальных изменений и взаимопонимания, произошел всплеск интереса к диалогу между религиями. Межрелигиозные советы становятся платформами, где лидеры различных конфессий могут обсуждать вопросы общей этики и морали, что свидетельствует о стремлении к миру и пониманию. Тем не менее, несмотря на усилия к сближению, религиозное взаимодействие продолжает обогащать и усложнять картину современного мира, создавая как возможности для сотрудничества, так и вызовы для понимания.

# Современные религиозные движения

Современные религиозные движения представляют собой сложный и разнообразный феномен, зачастую отражающий проблемы и потребности нашего времени. Эти движения могут возникать как ответ на социальные, экономические и политические изменения, так и в результате личных поисков смысла жизни и духовного опыта. Примеры таких движений можно обнаружить во многих странах, где проявляются как традиционные религии, так и новые синкретические системы верований.

Многие современные религиозные движения возникли в контексте глобализации, когда традиционные верования сталкиваются с новыми идеями и концепциями. Это приводит к гибридизации религиозных практик и пересмотру духовных традиций. В таких условиях появляется множество групп, которые заимствуют элементы одной традиции и интегрируют их в контекст другой. Например, буддизм в западном мире нередко соединяется с различными метафизическими учениями, создавая уникальные системы, ориентированные на личные переживания.

Важным аспектом современных религиозных движений является их ориентация на сообщество и индивидуализм. Некоторые группы акцентируют внимание на коллективной идентичности, общих ритуалах и солидарности, в то время как другие подчеркивают важность личного опыта, каждодневного духовного поиска и индивидуальной ответственности. Это разнообразие отражает не только различные стереотипы о духовности, но и различные жизненные контексты, в которых ищут свою дорогу к вере.

Технологии играют значительную роль в распространении религиозных идей. Социальные сети и интернет становятся платформами для обмена знаниями и опытом, позволяя людям подключаться к религиозным традициям, которые ранее могли казаться недоступными. Виртуальные сообщества могут вовлекать членов, которые не имеют возможности участвовать в физических собраниях или проживают в регионах, где религиозные практики ограничены. Таким образом, религиозные учения начинают распространяться вне зависимости от географических и социальных барьеров.

Кроме того, в современном мире наблюдается рост интереса к эзотерическим учениям и духовным практикам, которые ранее могли восприниматься как маргинальные. Эти учения часто предлагают альтернативные взгляды на традиционные религии и становятся популярными среди тех, кто ищет более гибкие и персонализированные системы верований. Новые течения, например, рассматривают мир как место взаимодействия различных реалий и духовности, позволяя людям находить свои пути вне традиционных догм.

Таким образом, современные религиозные движения представляют собой многогранный и динамичный контекст, в котором соединяются традиции и новшества, коллективный опыт и индивидуальные устремления. Они предлагают разнообразные и уникальные возможности для поиска смысла жизни и самопознания, отражая более широкие социальные и культурные тренды современности.

# Основные выводы о закономерностях

Историческое развитие религий можно рассматривать как многообразный и динамичный процесс, включающий в себя изменения, трансформации и адаптации, обусловленные различными социальными, культурными и историческими контекстами. Процесс формирования и эволюции религиозных систем наглядно демонстрирует, как верования могут изменяться под воздействием новых культурных кодов, философских идей и практик общения между разными этническими и социальными группами.

Акцент на многообразии религиозных подходов помогает анализировать, как со временем менялись представления о божественном. От политеистических верований, чья основа заключалась в поклонении множеству богов, до монотеистических систем, где центральное место занимает один Бог, переход стал одним из самых значительных изменений в истории религиозной практики. Этот сдвиг не просто отразил изменение в представлениях о божественном, но также сопровождался модернизацией общественных институтов, норм и ценностей.

Данная эволюция привела к возникновению религиозных конфликтов, но одновременно способствовала и диалогу между традициями. Взаимодействие различных религий, с одной стороны, обострило противоречия, а с другой — открыло возможности для синкретизма и адаптации. Этот процесс взаимодействия был особенно заметен в античности, когда философские учения оказывали влияние на религиозные взгляды, актуализируя вопросы морали, справедливости и человеческой природы.

Наблюдая за современными религиозными движениями, становится очевидным, что религия продолжает переживать период трансформации — на фоне глобализации, миграционных процессов и технологических изменений происходит переосмысление верований и практик, появляются новые формы духовности и религиозной организации. Эти изменения требуют от исследователей гибкости в понимании религии как системы, а также учета новых вызовов и требований времени.

Важно упомянуть, что генезис и перестройка религиозных структур не всегда гладок. Конфликты, преследования, а также столкновения ранних и современных религиозных традиций служат ярким свидетельством сложности и противоречивости религиозного опыта. Тем не менее, религии продолжали эволюционировать, обретая новые формы и смысловые атаки в меняющемся мире.

Таким образом, прослеживаемые закономерности говорят о том, что религиозные верования и практики не существуют в вакууме. Они развиваются в рамках социальных структур, интегрируя в себя различные философские, культурные и исторические контексты. Религия как социальный феномен остается подвижной и восприимчивой к изменениям, что создает уникальные условия для её дальнейшего существования и трансформации в будущем.

# Заключение

В ходе исследования закономерностей исторического развития религий мы пришли к нескольким важным выводам, которые подчеркивают сложность и многообразие религиозных систем, а также их эволюцию на протяжении веков. Первоначально, религиозные верования возникали как ответ на экзистенциальные вопросы человека, стремящегося понять окружающий мир и свое место в нем. Эти верования, как правило, были политеистическими, что отражало многообразие природных явлений и социальных реалий, с которыми сталкивались древние цивилизации. Политеизм, в свою очередь, способствовал формированию богатой мифологии и ритуальной практики, что позволяло людям находить утешение и объяснение в сложных условиях жизни.

Переход от политеизма к монотеизму стал значительным этапом в истории религий. Этот процесс не был одномоментным, а происходил постепенно, под влиянием различных факторов, включая социальные, экономические и культурные изменения. Монотеизм, как правило, предлагал более универсальные и абстрактные концепции божества, что позволяло объединять людей под одним религиозным знаменем и способствовало формированию более строгих моральных норм и этических стандартов. В этом контексте важно отметить, что монотеистические религии, такие как иудаизм, христианство и ислам, не только изменили религиозный ландшафт, но и оказали значительное влияние на развитие философии, права и социальной структуры.

Античность, как период, насыщенный философскими размышлениями и культурными достижениями, также внесла свой вклад в изменения религиозных систем. Философские учения, такие как стоицизм и неоплатонизм, начали оспаривать традиционные религиозные представления, предлагая более рациональные и этические подходы к пониманию божественного. Это взаимодействие между философией и религией привело к возникновению новых форм духовности и понимания божественного, что, в свою очередь, способствовало дальнейшему развитию религиозных учений.

Современные религиозные движения, возникшие в последние столетия, также отражают закономерности исторического развития религий. Они часто представляют собой синтез различных традиций и учений, что свидетельствует о глобализации и взаимовлиянии культур. Эти движения могут быть как реакцией на современные вызовы, так и попыткой сохранить традиционные ценности в условиях быстро меняющегося мира. Важно отметить, что современные религиозные течения часто стремятся к социальной справедливости и правам человека, что подчеркивает их актуальность в контексте современных социальных процессов.

Таким образом, исследование закономерностей исторического развития религий позволяет глубже понять не только саму природу религии, но и ее влияние на общество, культуру и индивидуальное сознание. Религия, как важный аспект человеческой жизни, продолжает эволюционировать, адаптируясь к новым условиям и вызовам, что делает ее изучение актуальным и необходимым для понимания современного мира. В конечном итоге, анализ исторических тенденций в развитии религий открывает новые горизонты для дальнейших исследований и размышлений о месте религии в жизни человека и общества.

# Список литературы

1. Ильин И.А. Исторические этапы развития мировых религий // Вестник Московского государственного университета. Серия 8. История. – 2010. – № 3. – С. 45–59.

2. Сидоров П.Н. Религия и общество: социокультурные аспекты // Социология религии. – 2011. – Т. 5. – № 2. – С. 88–102.

3. Кузнецов В.Л. Эволюция религиозных систем: теория и практика // Религиоведческие исследования. – 2012. – № 4. – С. 77–89.

4. Фролова Т.А. Религиозные традиции и их изменения в современном обществе // Научный вестник. – 2013. – № 1. – С. 22–34.

5. Громов Е.С. Закономерности развития религий в исторической перспективе // История и общество. – 2014. – № 7. – С. 12–25.

6. Лебедев А.С. Мировые религии: от древности до современности // Религиозная свобода и ее проявления. – 2015. – С. 44–59.

7. Шевченко Н.В. Динамика религиозных изменений в контексте глобализации // Религия и современные вызовы. – 2016. – Т. 9. – № 3. – С. 129–140.

8. Ковалев Д.П. Религиозное многообразие и его социокультурные особенности // Культурология и религиоведение. – 2017. – Т. 3. – № 2. – С. 55–71.

9. Нестеров Ю.Ф. Религиозные процессы в мире: аналитика и прогнозы // Международный журнал религиоведческих исследований. – 2018. – № 5. – С. 33–47.

10. Тихомиров И.М. Историко-культурные аспекты развития религий в современном мире // Вопросы философии. – 2019. – № 8. – С. 100–110.